
6/1

Siehe, ich mache alles neu. Zur Jahreslosung 2026
Teil  I: Wir sahen seine Herrlichkeit.  Joh 1.14. 26.12.2025. Rußheim, H.A. Willberg

Das traditionelle Leitwort für die Gottesdienste der Evangelischen Kirchen in der Weihnachtszeit steht im 14. Vers vom
ersten Kapitel des Johannesevangeliums: „Das Wort ward Fleisch und wohnte unter uns, und wir sahen seine Herrlich-
keit.“ Das Kapitel beginnt mit eine intellektuellen Zumutung. Wenn das nicht so dem Wortlaut nach in der Bibel stünde
und ich meine Predigt damit beginnen würde, dann könnten einige denken: „Ach du liebe Zeit, was redet der denn für
hochgestochenes Zeug. Das versteht doch keiner. Will der hier jetzt etwa einen philosophischen Vortrag halten?“

Der erste Vers lautet so: „Im Anfang war das Wort, und das Wort war bei Gott, und Gott war das Wort.“ Das ist kein
Einstieg, um die Leute abzuholen und ihnen gute Stimmung zu machen, sondern es ist ein sehr komprimierte Aussage,
die sich nur durch ruhiges und beharrliches Nachdenken erschließt. Das geht überhaupt nicht leicht ein.

Im frühen Christentum, als es sich immer weiter ausbreitete und die Gemeinden immer weiter wuchsen, verstanden sich
die Gründer und Leiter als Hirten. Hirte heißt auf Lateinisch „Pastor“. Im Griechischen, der Umgangssprache überall im
Römischen Reich, gab es ein Wort mit ähnlicher Bedeutung: „Episkopos“. Das heißt „Aufseher, Hüter“ und „Beschüt-
zer“, ja, und daraus wurde das Wort „Bischof“.

In der Anfangszeit, als die Gesamtgemeinschaft der Christen noch überschaubar war, gab es ein paar herausragende Hir-
tengestalten, allen voran Petrus und Paulus. Von Beginn seiner Missionstätigkeit an erkannte Paulus, wie sehr es darauf
ankam, den Gemeinden eine gemeinsame theologische Grundlage zu vermitteln. Wer Jesus war und was er getan und
gelehrt hatte, stand zunächst nur in vielen Bruchstücken zur Verfügung. Man erzählte sich davon und manches hatten
Augenzeugen auch schon aufgeschrieben. Aber das war alles andere als ein strukturiertes Fundament der christlichen
Lehre für die gesamte Christenheit. Darum ist es auch kein Wunder, dass es schon in den ersten Jahren nach Pfingsten
zu ernsten theologischen Auseinandersetzungen kam. Es konnten regelrechte Kämpfe werden. Paulus kämpfte an meh-
reren theologischen Fronten.

Es gab noch keine Evangelien. Auch Paulus war darauf angewiesen, dass ihm Augenzeugen von Jesus erzählten. Alles,
was er nach seiner Bekehrung von ihm persönlich wusste, kam aus der buchstäblich umwerfenden Vision, die ihn stopp-
te, als er auf dem Weg nach Damaskus war, um dort die Christen zu drangsalieren. „Herr, wer bist du?“ fragte er, und
eine göttliche Stimme antwortete ebenfalls buchstäblich von oben herab: „Ich bin Jesus, den du verfolgst.“ Was hätte er
wohl für eine Vorstellung von Jesus gewonnen, wenn das alles geblieben wäre oder ihn die falschen Personen über Je-
sus informiert hätten, oder wenn er sich aus seinen eigenen Visionen, Träumen, Deutungen und Überlegungen ein Bild
von ihm gemacht hätte?

Es war unvermeidlich, dass genau dies bei vielen frühen Christen passierte. Dadurch entstanden ziemlich unterschiedli-
che Vorstellungen von Jesus und der Jesusnachfolge. Die Kämpfe eskalierten, als sich die Parteien gegenseitig der Irr-
lehre bezichtigten.

Paulus war einer der ersten, die sich der Gefahr unaufhaltsamer Zersplitterung und Selbszerfleischung der Jesusbewe-
gung bewusst wurden und tatkräftig dafür Sorge trugen, was Jesus in diesem Evangelium nach Johannes als höchstes
Ziel der Christenheit definiert. Jesus betet dort im Beisein der 12 Jünger: „Ich bitte nicht allein für sie, sondern auch für
die, die durch ihr Wort an mich glauben werden, damit sie alle eins seien. Wie du, Vater, in mir bist und ich in dir, so
sollen auch sie in uns sein, damit die Welt glaube, dass du mich gesandt hast. Und ich habe ihnen die Herrlichkeit gege-
ben, die du mir gegeben hast, damit sie eins seien, wie wir eins sind, ich in ihnen und du in mir, damit sie vollkommen
eins seien und die Welt erkenne, dass du mich gesandt hast und sie liebst, wie du mich liebst“ (Joh 17,20-23).

Um dieser Einheit willen schrieb Paulus seine Briefe, noch bevor es die Evangelien gab, und dieser Einheit galt das
Ausspielen seiner Autorität, das in den Briefen zum Ausdruck kommt. Andere unterstützten das. Darum galten diese
Briefe auch nicht als Briefe von einer mehr oder weniger wichtigen Führungsperson, sondern als Hirtenbriefe der ganz
besonderen Art, fast so, als würde Gott sie geschrieben oder diktiert haben. Dasselbe geschah mit den andern Briefen,
die später ins Neue Testament aufgenommen wurden.

Diese Dokumente waren für die junge Christenheit von unschätzbarem Wert, weil sie neben dem Alten Testament die
einzige Basis für Verkündigung und Lehre in den jungen Gemeinden waren. Ihre Abschriften bildeten den Grundstock
der Gemeindebibliotheken, die nun überall entstanden. Sie wurden in den Gottesdiensten vorgelesen und ausgelegt, und
die neuen Gemeindeglieder wurden aus ihnen in der christlichen Lehre unterrichtet. Zunehmend vermisst wurde aber
eine verbindliche Geschichte des Lebens Jesu mit gleicher Autorität. Aus diesem Bedürfnis entstand das erste Evange-
lium. Es ist sehr wahrscheinlich, dass es sich um das Markusevangelium handelte. Es kursierten aber schon so viele
unterschiedliche Erzählungen über Jesus und Vorstellungen von der christlichen Lehre, dass die Auseindersetzungen
noch nicht zur Ruhe kamen. Einerseits setzte sich die Theologie, die auf den vorhandenen Schriften  in den Gemeinde-
bibliotheken gründete, mehr und mehr durch, andererseits war bei etlichen Schriften noch gar nicht sicher,  ob sie auch
dazugehören sollten oder besser nicht. Darum entstanden nun auch noch weitere Evangelien. Dadurch konnte man
einem größeren Spektrum an Vorstellungen von Jesus und seiner Lehre gerecht werden. Aber auch das förderte die Ein-
heit durchaus nicht ohne Weiteres. Anfang des zweiten Jahrhunderts trat zum Beispiel der Theologe Marcion auf, an
dessen großer Wirkung die immer noch sehr fragile Einheit der Kirche fast zerbrochen wäre: Das war ein glühender



6/2

Paulusfan. Er wollte nur die Paulusbriefe und das Lukasevangelium gelten lassen und verwarf radikal das Alte Testa-
ment und den jüdischen Glauben.

Vor dem Hintergrund dieser Entwicklung können wir vielleicht verstehen, warum das Johannesevangelium diesen An-
fang hat. Ja, das war eine Zumutung und es sollte auch eine sein. „Das Wort ward Fleisch“. Die Gute Nachricht Über-
setzung umschreibt das Wort „Fleisch“, das heute etwas anderes meint:  „Er, das Wort, wurde ein Mensch, ein wirkli-
cher Mensch von Fleisch und Blut“. Das Zeugnis der Menschwerdung Gottes eint das Johannesevangeliun mit den an-
dern Evangelien. Auf der andern Seite steht der zweite Teil des Satzes: „Wir sahen seine Herrlichkeit“. Von der Herr-
lichkeit Jesu redet das Johannesevangelium auf seine ganz eigene Art.

Das Johannesevangelium nimmt die Autorität des Jesusjüngers Johannes aus dem Kreis der Zwölf für sich in Anspruch,
aber nicht zu dick aufgetragen. Es könnte hier auch stehen: „Ich sah seine Herrlichkeit“, so wie es Paulus wichtig war,
sein eigenes Evangelium als das wahre den anderen Evangeliumsversionen entgegenzustellen und von seiner eigenen
Begegnung mit Jesus zu zeugen. Am Ende des Johannesevangeliums zeigt sich dieselbe Zurückhaltung: Da wird er-
zählt, dass der auferstandene Jesus mit Petrus und Johannes allein ist und Petrus als Hirten seiner Schafe einsetzt.
Außerdem wird angedeutet, dass Petrus gewaltsam sterben wird. Sehr wahrscheinlich wussten die Leser bereits vom
Martyrium des Petrus, als das Johannesevangelium als mutmaßliches letztes der vier Evangelien herauskam. Aber was
aus Johannes geworden war, darüber gab es nur Gerüchte. Der Verfasser lässt offen, ob er noch lebt, und fährt fort:
„Dies ist der Jünger, der dies alles bezeugt und aufgeschrieben hat, und wir wissen, daß sein Zeugnis wahr ist“ (Joh
21,24). Der Verfasser beruft sich also auf das, was Johannes selbst erzählt und notiert hat, aber er macht damit auch
klar, dass er selbst nicht dieser Johannes ist. Und dennoch: „Wir wissen, dass sein Zeugnis wahr ist“.

Wir wissen es - wir sahen seine Herrlichkeit. Nicht ich, sondern wir. Wenn ich von Geschehnissen rede, die eine Gene-
ration vor mir erlebt hat, ist es ebenso falsch zu behaupten, als wüsste ich nichts davon, wie es falsch ist, den Anschein
zu erwecken, ich persönlich wüsste es, weil ich dabei war. Nein, sondern ich weiß es, weil ich teilhabe am Wissen vie-
ler. Und darum sage ich vielleicht besser: Wir wissen. Das „Wir“ bezeichnet einen Verlust gegenüber dem „Ich“ der Au-
genzeugen. Aber es schließt auch ein, dass wir mehr wissen als die Menschen damals. Wir haben einen Abstand zu den
Ereignissen gewonnen, der uns jetzt mehr sehen lässt. Wir können besser deuten, was da geschah.Wir können die Be-
deutung der Ereignisse vielleicht besser verstehen.

„Wir wissen, dass sein Zeugnis wahr ist“. Das steht ganz am Ende des Johannesevangeliums, und es weist auf seinen
Beginn zurück. „Im Anfang war das Wort, und das Wort war bei Gott, und Gott war das Wort.“ Dies ist das eigentliche
Zeugnis des Johannes, lässt uns der Verfasser wissen, damit nun auch wir es mit ihm wissen. Das ist eine Deutung des
Lebens Jesu, die eine Weile brauchte, um heranzureifen. Die andern Evangelien sagen so etwas noch nicht. Da wusste
man es noch nicht so genau.

Jetzt ist der Zeitpunkt reif, den Gemeinden das neue Wissen zuzumuten, empfindet der Verfasser des Johannesevange-
liums. Er kann damit rechnen, dass es vielen nicht behagen wird. Darum legt er so großen Wert darauf, sich auf die Au-
torität des Johannes aus dem Kreis der 12 zu stützen. Wir müssen ihm nicht unterschieben, dass er es zu Unrecht tut. Es
ist nicht unwahrscheinlich, dass es eine Überlieferung des Lebens Jesu gab, die tatsächlich auf den Apostel Johannes
zurückging. Aber Ziel des Evangeliums ist nicht eine neue Erzählung der Ereignisse, sondern eine neue Deutung der Er-
eignisse: „Wir sahen seine Herrlichkeit“ - auf eine neue Weise haben wir sie gesehen. Wir sahen das Leben Jesu in
einem anderen Licht. Die neue Sicht steht nicht im Gegensatz zur bisherigen, aber der Verfasser nimmt für sich in An-
spruch, dass die Bedeutung der Ereignisse des Lebens Jesu klarer geworden ist.

„Herrlichkeit“ heißt auf Griechisch „Doxa“. Es meinte den Schein. „Mir scheint, dass Jesus Gott ist“, konnte man an-
hand der Erzählungen über ihn sagen.  So war es ehrlich. Selbst die Augenzeugen konnten nicht sagen: „Wir wissen es.“
Sie konnten nur der Meinung sein. Das hatte sich im Lauf der Zeit verändert. Nun gab es viele, die darauf bestanden, es
zu wissen, obwohl sie nur die Meinung teilten. Andere meinten es auf eine mystische Weise zu wissen, die sie nicht mit
andern teilen konnte. Wieder andere antworteten: Es gibt eine Gewissheit, die allen offen steht. Aber sie erschließt sich
nicht von selbst. Man kann sie nur durch Nachdenken gewinnen. Davon redet das Johannesevangelium.

Dass der wahre Mensch Jesus zugleich wahrer Gott ist, kann uns einleuchten, wenn wir trinitarisch denken: Ich möchte
verstehen, was der Heilige Geist ist, wenn er Gott ist. Dann ist er die Einheit von Vater und Sohn. Der eine Gott ist zu-
gleich Heiliger Geist, Vater und Sohn. „Wer mich sieht, der sieht den Vater“, sagt der wahre Mensch Jesus im selben
Evangelium. „Ich und der Vater sind eins.“ Es ist unbeholfen, wenn wir mal zu Jesus, mal zum Vater und dann vielleicht
noch zum Heiligen Geist beten. Wir tun dann so, als wären es drei verschiedene Personen, und drei verschiedene Perso-
nen wären doch eigentlich drei Götter.

Nein, sagt das Johannesevangelium: Das Wort und der Wille Gottes, aus dem alles wird, ist nichts anderes als Gott
selbst. Der Sohn, der aus dem Vater hervorgeht, ist nichts anderes als der Vater und der Heilige Geist selbst. Das Licht,
das als Dreifaltigkeit erscheint, ist ein einziges Licht. Es ist das Licht der einen, wahren Liebe.

Das war neu und es begann damals erst zu dämmern, wie auch die Einsicht, dass man es sehen kann und darum wissen
kann, wenn man nur ehrlich an den einen ewigen Gott glauben will, dessen ganzes Wesen nichts als Liebe ist.



3/6

Teil II: Siehe, ich mache alles neu. Off 21,5. 28.12.2025.  Rußheim, H.A. Willberg

„Er, das Wort, wurde ein Mensch, ein wirklicher Mensch von Fleisch und Blut“ heißt das Leitwort aus dem Johannes-
evangelium in der Weihnachtszeit nach der Gute Nachricht Übersetzung. „Er, das Wort?“ Das ist erklärungsbedürftig.
Wir werden damit auf den ersten Vers des Evangeliums zurückgewiesen: „Im Anfang war das Wort, und das Wort war
bei Gott, und Gott war das Wort.“ Gott ist also das Wort. Es ist schwierig, sich das vorzustellen. Dass Gott zu seinem
Wort steht, ja. Aber dass Gott und sein Wort identisch sind?

In der alten Kirche gab es einen langen Streit über das Wesen des Heiligen Geistes: Geht er nur vom Vater aus oder geht
er gemeinsam vom Vater und vom Sohn aus? Die Streitfrage entzündete sich an der Vorentscheidung, den Heiligen
Geist als Atem Gottes zu verstehen. Das ist sehr ähnlich wie die Vorstellung vom Wort Gottes: Worte sind geformter
Atem. Aber was ich sage, ist genauso wenig mit mir identisch wie mein Atem. Ich bin nicht mein Wort und ich bin
nicht mein Atem. Und das sollte bei Gott, nach dessem Bild wir geschaffen sind, anders sein?

Beim Heiligen Geist entstand das Problem durch das Zusammenkommen von zwei Vorurteilen. Erstens ist „Geist“ im
Hebräischen, Altsyrischen und Griechischen dasselbe Wort wie Lufthauch und Wind. Zweitens ist das Wort im Hebräi-
schen und Altsyrischen weiblich. Können Sie es sich vorstellen, dass wir heute von Vater, Sohn und Heiliger Geistin
sprechen würden? Aber biblisch wäre es korrekt. Die Theologie der alten Kirche war jedoch Männersache, in einer
durch und durch patriarchalischen Gesellschaft. Eine Gleichwertigkeit des Weiblichen mit den Männlichen kann es in
einer solchen Gesellschaft einfach nicht geben. Die altsyrische Kirche, aus der manche der größten Theologen der frü-
hen Christenheit kamen, tat sich leichter mit der Weiblichkeit und Mütterlichkeit des Heiligen Geistes, weil ihr das aus
der eigenen Sprache vertraut war. Im Griechischen hingegen ist „pneuma“, das Wort für Geist und Luft, ein Neutrum.
Da wurde erst gar nicht darüber nachgedacht, ob man das Neutrum männlich oder der hebräischen Tradition nach weib-
lich interpretieren sollte. Der Vater ist männlich, der Sohn ist männlich und dann ist der Heilige Geist natürlich auch
männlich. Wer aber einigermaßen gebildet war oder aus dem Judentum kam, wusste sehr wohl, dass es so nicht wirklich
biblisch war. Und in der Tat, das Wesen des Heiligen Geistes als Mütterlichkeit zu betrachten, ist wirklich ein schönes
und passendes Bild für die dreieinige Liebesgemeinschaft. Die syrische Kirche tat sich darum auch viel leichter mit der
Gleichwertigkeit und untrennbaren Einheit der drei Wesenheiten Gottes. Für die Theologen der westlichen Kirche war
es suspekt, das Verhältnis der beiden göttlichen Männer zum Neutrum des eher weiblich anmutenden Geistes anders als
das einer Unterordnung zu bestimmen. Ebenso suspekt wäre eine völlige Gleichwertigkeit von Vater und Sohn gewe-
sen. Dadurch etablierte sich eine dreistufige Trinität, die keine mehr war: Der Vater oben, unter ihm der Sohn, und unter
beiden der Heilige Geist.

Darum stand auch gar nicht in Frage, ob der Geist vom Vater ausgeht, aus dem Mund des Vaters wie sein Wort, oder ob
vielleicht auch der Vater vom Geist ausgehen könnte. „Es kommt die Zeit und ist schon jetzt“, sagt Jesus im Gespräch
mit der Samaritanerin, wiederum im Johannesevangelium, „in der die wahren Anbeter den Vater anbeten werden im
Geist und in der Wahrheit; denn auch der Vater will solche Anbeter haben. Gott ist Geist, und die ihn anbeten, müssen
ihn im Geist und in der Wahrheit anbeten“ (Joh 4,23f). Gott ist Geist: der ganze Gott ist Geist, der ganze Gott ist der
Heilige Geist; Vater und Sohn sind Erscheinungsweisen oder Vorstellungsweisen des einen Heiligen Geistes, und Gott
als Geist ist so wie die Luft: absolut unsichtbar. Gott als Geist ist ewig, und alle Vorstellungen von den Personen Gottes
sind zeitlich. Vater und Sohn sind zeitliche Vorstellungen des einen, unsichtbaren Gottes. Jesus hat damit dem Johannes-
evangelium nach die Unsichtbarkeit des einen Gottes bestätigt, die grundlegend ist für den jüdischen Glauben - und er
hat dennoch trinitarisch gedacht. „Ich und der Vater sind eins“, sagt er im Johannesevangelium, und das hat er auch den
andern Evangelien zufolge so gesehen, das ist die ungetrübte vollkommene Einheit in der wahren, göttlichen Liebe, und
diese Liebe ist der Heilige Geist.

Das Ergebnis des langen Streits, ob der Heilige Geist nur vom Vater ausgeht oder auch vom Sohn, wurde durch Konzils-
beschluss zugunsten beider entschieden. Aber dass bereits die Fragestellung unangemessen war, wurde anscheinend
nicht thematisiert.

Geist und Wort gehen der Vorstellung nach aus dem Mund Gottes hervor und bewirken die Erschaffung des Univer-
sums. Paulus hat im Kolosserbrief ein Fenster aufgemacht, durch das der Lichtschein, der aus der Unsichtbarkeit Gottes
kommt, heller in unsere Denkwelt leuchten konnte als zuvor. Auch das war neu. Jesus sei „das Ebenbild des unsichtba-
ren Gottes“, schreibt er dort, und fährt ganz ähnlich wie der Verfasser des Johannesevangeliums in jenem Anfangsteil
fort: „der Erstgeborene vor aller Schöpfung. Denn in ihm ist alles geschaffen, was im Himmel und auf Erden ist, das
Sichtbare und das Unsichtbare [...]. Und er ist vor allem, und es besteht alles in ihm.“ Und noch weiter: Es hat „Gott
wohlgefallen, dass in ihm alle Fülle wohnen sollte und er durch ihn alles mit sich versöhnte, es sei auf Erden oder im
Himmel, indem er Frieden machte durch sein Blut am Kreuz“ (Kol 1,15-17.19-20). Ein Problem enthalten die erhabe-
nen Sätze allerdings: „Himmel“ ist für Paulus nicht dasselbe wie Ewigkeit. Paulus glaubt an eine geschaffene Geister-
welt. Ja, Geister sind normalerweise unsichtbar, aber nicht anders als der Wind. Geister wähnte man in der Antike prak-
tisch überall, sowohl böse als gute. Außerdem glaubte man, dass die wahrgenommene große Himmelskuppel über uns
tatsächlich eine regelrechte Kuppel sei, das „Himmelsgewölbe“, und die Sterne konnte man für Fenster halten, durch
die nachts Licht von jenseits der Kuppel einfiel. Aber ein echtes Jenseits als Ewigkeit konnte das gar nicht sein, nur ein



4/6

andere Ort im Universum. Von der Hölle glaubte man dasselbe, nur war die eben unten und voller Feuer.
Paulus weiß, dass dieser Himmel, wie er ihn sich dachte, und diese Erde zur Schöpfung gehören, dass Gott aber nicht
selbst Teil der Schöpfung mit einem Thron über dem Gewölbe sein kann. Im zweiten Korintherbrief wird deutlich, wie
sehr es ihm darauf ankommt, Himmel und Erde des antiken Weltbilds als geschaffene Welt zu unterscheiden von der
Ewigkeit. Unser Diesseits steht in unmittelbaren Zusammenhang mit dem Jenseits, aber das wahre Jenseits ist nicht die
Fortsetzung und Ausdehnung des Diesseits ins Unendliche, sondern die nicht nur unsichtbare, sondern auch unserem
Verstand völlig unfassbare Ewigkeit. Im Einklang mit dem Hebräerbrief, der den Glauben als „ein Nichtzweifeln an
dem“ bezeichnet, „was man nicht sieht“, sagt Paulus, dass wir „nicht sehen auf das Sichtbare, sondern auf das Unsicht-
bare. Denn was sichtbar ist, das ist zeitlich; was aber unsichtbar ist, das ist ewig“ (2Kor 4,17f).

Wie kann nun aber das Göttliche, Ewige und Unsichtbare zugleich „Wort Gottes“ sein, durch das alles geschaffen ist
und durch das alles besteht, und wie kann das der Mensch Jesus sein? Und wie kann in ihm Gott der Heilige Geist und
Gott der Vater selbst Mensch sein? Dazu müssen wir uns den Begriff „Wort“ näher anschauen. Johannes redet nicht von
irgendwelchen gesprochenen Worten, sondern vom Logos, und Logos ist im Griechischen das, was dem Reden den ver-
nünftigen Sinn gibt, der Gedanke hinter den Worten. Darum können wir, wenn wir Worte hören oder lesen, urteilen, ob
das logisch oder unlogisch ist, und meinen damit: ob es Sinn hat oder nicht. Die Logik ist der Sinn. So leuchtet es uns
ein. Der Logos der Schöpfung ist das, was der Schöpfung Sinn gibt, und das ist die wahre Liebe, der Heilige Geist. Der
Logos war im Anfang der Schöpfung nicht nur bei Gott, er war Gott selbst. Der Logos ist der Geist der Liebe, der allem
Geschaffenen Sinn gibt. Und dieser Geist der Liebe in der ganzen Schöpfung verkörpert sich in Jesus als Mensch, denn
in Jesus hat die Menschheit und die Menschlichkeit ihren göttlichen Sinn. Menschsein ist in Jesus, salopp gesprochen,
Chefsache des Vaters und des Heiligen Geistes, Gottes Allereigenstes, Allerliebstes, Allerbedeutendstes.

Darin liegt das wahre Neue, das immer Neue von Beginn der Schöpfung an, das Neue der vollkommenen Vergebung al-
ler menschlichen Schuld, weil Gott auch sie zu seiner allereigensten Angelegenheit macht, indem Jesus als der wahre
Mensch es zu seiner allereigensten Angelegenheit macht, die Liebe Gottes und die Liebe zu Gott in dieser vollendeten
Weise zu verwirklichen. Und darin liegt das wahre Neue, auf das sich von Jesus her die Geschichte der Menschheit zu-
bewegt, weil der Logos Gottes sie dorthin bewegt, die göttliche Vernunft und Weisheit. Sie ist uns eingeschrieben als
die Stimme unseres Gewissens, und das ist die Stimme des Guten Hirten selbst, oder auch des „Christus in uns“, wie
Paulus dazu sagen kann. Diese Stimme ist schon immer da, seit der Schöpfung redet sie in allen Lebewesen, in jedem
seiner Art gemäß, aber wir Menschen können uns selbst betrügen, indem wir andern Stimmen folgen. So haben wir es
zu verstehen, wenn ein Mensch zum lebendigen Glauben kommt, wenn er von neuem geboren wird: Es ist die Hinkehr
und Umkehr zum Guten Hirten, dessen Schaf er schon immer gewesen ist, nur wusste er es nicht oder wollte es nicht
wissen.

„Siehe, ich mache alles neu.“ Das ist nun die große Vision vom Neuwerden am Ende des Neuen Testaments. Visionen
sind sinnliche Bilder und Szenen in Zeit und Raum, aber ihr Wert liegt in der symbolischen Bedeutung. Wenn der Ver-
fasser des Johannesevangeliums bezeugt: „Wir sahen seine Herrlichkeit“, dann meint er die wahrgenommene Bedeu-
tung des menschgewordenen Logos Jesus. Herrlichkeit ist das, was erscheint - der Schein. Nicht nur seine äußere Er-
scheinung sahen wir und waren beeindruckt davon, daraus wäre nicht mehr geworden als der Schein als religiöse Mei-
nung. Das unsichtbare Innere, das wahre Wesen dieses Menschen konnte durch das Haften am Äußeren sehr missver-
standen werden, und so war es ja auch. „In ihm war das Leben, und das Leben war das Licht der Menschen“, auch das
steht in Johannes 1, und gemeint ist nicht irgendein Leben, sondern das wahre Leben in wahrer Liebe. Dieses Licht
kommt von innen aus dem Unsichtbaren der ungetrübten Gottesbeziehung des Menschen Jesus, es steht nichts zwischen
ihm und Gott, er ist ganz eins mit dem Vater. Das sahen, ahnten und glaubten sie, diese vollkommene Integrität, die gan-
ze Hingabe an den Willen Gottes und das unzerstörbare Vertrauen. Von dorther kommt das neue Jerusalem, nicht von
oben herab aus den Wolken, das ist nur dem damaligen Weltbild geschuldet. Die Herrlichkeit, die wir sehen können in
dieser Vision, ist die vollständige Aufhebung aller Entfremdung von Gott. Er ist wahrer Mensch geworden und Mensch
geblieben, damit auch wir zu wahren Menschen werden. Er kam schon in sein Eigentum, das steht ebenfalls in Johannes
1, aber die Seinen nahmen ihn noch nicht auf. Doch es fing an, dass sie ihn aufnahmen, immer mehr sahen seine Herr-
lichkeit, weil ihnen aufging, dass in Jesus die Liebe Gottes gekommen war, um zu bleiben und ihr Werk zu vollenden.
Der neue Himmel und die neue Erde, das ist die neue Menschheit, wenn die Liebe wirklich alle erreichen und trösten
kann. Und wenn dann sogar der Tod nicht mehr sein wird, wie es in dieser Vision heißt, dann ist das nicht die unendli-
che Lebensverlängerung im Diesseits, wie sie derzeit die Propheten der so genannten Künstlichen Intelligenz verkün-
den, sondern dann ist es das getröstete und getroste Heimgehen ohne Angst, das von der dunklen Ungewissheit des
Übergangs nichts mehr übrig lässt als die schlichte Tür zur Ewigkeit. Es wird keine leidvolle Einsamkeit mehr zu fin-
den sein, alle werden aufeinander achten und sich gegenseitig geben, was sie brauchen. Der unsichtbare mütterliche
Heilige Geist wird allgegenwärtig sein unter und in seinen geliebten Menschen.

„Siehe, ich mache alles neu.“ Freut euch darum jetzt schon ohne Ende und lebt motiviert von der Freude in der Hoff-
nung darauf, schreibt der alte Paulus, eingekerkert von der Macht, die mit Gewalt verhindern will, dass sich das Gottes-
reich der Liebe verwirklicht, angesichts des nahen Todes. Das mag ja sein, weiß Paulus, aber noch näher ist mir Gott.
Darum singt er sein Loblied in dem dunklen Loch: „Freut euch, und nochmals: Freut euch! Eure Güte lasst kund sein al-
len Menschen! Der Herr ist nahe!“ Darum sorgt euch nicht.



6/5

Teil III: Der neue Anfang. Lk 2,29f. 04.01.2025.  Rußheim, H.A. Willberg

„Dies ist der Anfang des Evangeliums von Jesus Christus“, beginnt das Markusevangelium, und fährt sofort mit dem
Bericht über Johannes den Täufer fort, um dann erst mit Jesus zu beginnen: „Es begab sich zu der Zeit…“. Da sollte
man eigentlich erwarten, dass die Weihnachtsgeschichte folgt. Aber nein: „ Es begab sich zu der Zeit, dass Jesus aus
Nazareth in Galiläa kam und ließ sich taufen von Johannes im Jordan. Und alsbald, als er aus dem Wasser stieg, sah er,
dass sich der Himmel auftat und der Geist wie eine Taube herabkam auf ihn. Und da geschah eine Stimme vom Him-
mel: Du bist mein lieber Sohn, an dir habe ich Wohlgefallen“ (Mk 1,9-11)

Im Matthäusevangelium sind dem „Anfang des Evangeliums von Jesus Christus“ zwei Kapitel vorgeschaltet. Es be-
ginnt mit dem Stammbaum Jesu. In den weiteren anderthalb Kapiteln breitet der Verfasser seine Version der Weih-
nachtsgeschchte aus: Geburt und Kindheit Jesu. In einem Bericht von der Taufe Jesu versucht Johannes der Täufer, Je-
sus davon abzubringen, sich von ihm taufen zu lassen. Jesus antwortet: „Lass es jetzt geschehen! Denn so gebührt es
uns; alle Gerechtigkeit zu erfüllen.“ Das liest sich so, als würde er dem Täufer prinzipiell rechtgeben: Nötig hat Jesus
diese Taufe nicht. Warum? Weil er der Gottessohn ist.

Markus kommt es ebenfalls darauf an, das gleich zu Beginn klar zu machen. Wenn wir aber nur das Markusevangelium
hätten, dann würden wir zweifellos den Schluss aus der Szene ziehen, dass Jesus selbst erst in diesem Moment die letzte
Gewissheit seiner besonderen göttlichen Beauftragung erhielt.

Der Verfasser des Johannesevangeliums verzichtet so wie Markus auf die Weihnachtsgeschichte. Auch bei ihm beginnt
die Erzählung mit Johannes dem Täufer. Vorgeschaltet ist der so genannte Johannesprolog, der Jesus als das menschge-
wordene Wort Gottes vorstellt und proklamiert, dass dieses Wort, der Logos, Gott selbst ist. Dementsprechend fällt sei-
ne Version der Begegnung Jesu mit dem Täufer aus. Zunächst sagt der Täufer, dass er im Vergleich zu Jesus fast gar
nichts bedeutet. Das erzählen auch Matthäus und Lukas. Aber im Unterschied zu ihnen ist danach im Johannesevange-
lium der Täufer selbst Zeuge der Vision vom Herabkommen des Heiligen Geistes als Taube auf Jesus. Gott habe ihn
wissen lassen: „Auf wen du siehst den Geist herabfahren und auf ihm bleiben, der ist’s, der mit dem heiligen Geist tauft.
Und ich habe es gesehen und bezeugt: Dieser ist Gottes Sohn“, fügt der Täufer hinzu.

Das passt zu der Aussage „Wir sahen seine Herrlichkeit“ im Prolog. Das Johannesevangelium möchte in Marmor mei-
ßeln, dass Jesus nicht nur der Sohn Gottes als die eine der drei göttlichen Personen der Trinität ist, sondern seine Er-
scheinung dies auch in jeder Hinsicht bestätigte. Der Mensch Jesus trägt im Johannesevangelium deutlich göttliche Zü-
ge, und wenn die Menschen um ihn herum nicht ganz verblendet und verstockt sind, merken sie das auch. Das meint
der Verfasser, wenn er sagt: „Wir sahen seine Herrlichkeit“. Das soll heißen: Wir sahen in diesem Menschen seine Gött-
lichkeit.

Der Verfasser des Johannesevangeliums möchte zeigen, dass Jesus als Gottes Sohn selbst Gott ist. Das ist nicht selbst-
verständlich. Jesus hat sich selbst anscheinend lieber den „Menschensohn“ genannt als den Gottessohn. Das meinte er
nicht als Gegensatz zur Bezeichnung „Gottessohn“. Der Begriff spielte in der jüdischen Messiaserwartung eine wichti-
ge Rolle. Im Buch Daniel kommt die messianische Gestalt des Menschensohns vom Himmel herab. Der Menschensohn
kann also durchaus auch ein Gottessohn sein. Andererseits musste „Gottessohn“ nicht heißen, dass diese Person selbst
Gott ist. Das Wort Sohn konnte wie ja auch bei uns ein sehr nahes Verhältnis meinen. Dann ließe sich die himmlische
Stimme bei der Taufe Jesu auch ähnlich wie eine Adoption verstehen: „Ich habe Wohlgefallen an dir, darum nehme ich
dich als Sohn an.“

Dass Jesus der Messias ist, berufen und von Gott ausgerüstest als Heilsbringer Israels und der ganzen Welt, und dass er
in dieser Hinsicht auch als besonders von Gott Erwählter und geliebter Gottes Sohn ist, das bezeugen alle vier Evange-
lien. Aber dass er Gott ist, geht nicht einheitlich deutlich aus allen Evangelien hervor. Bei Markus, dem mutmaßlich ers-
ten Evangelium, eindeutig am wenigsten. Dort tut Jesus zwar viele Wunder, aber die meisten hätte man damals auch
charismatischen Wunderheilern zugetraut, ohne sie für einen Gott zu halten. Auch Jesus hat sich seine Heilungserfolge
nicht selbst zugeschrieben, sondern sie immer als das Wirken seines Vaters betrachtet.

Es spricht viel dafür, dass der Verfasser des Matthäusevangeliums Markus ergänzt hat. Lukas ging noch einen Schritt
weiter und wagte es sogar, Markus ein bisschen zu korrigieren. Das Johannesevangelium geht das Leben Jesu aus einem
neuen Blickwinkel an. Es bezeugt, dass Jesus Gott selbst ist, als der Sohn in der Dreifaltigkeit Gottes mit dem Vater und
dem Heiligen Geist.

Bei Matthäus bahnt sich das schon an. Die Ereignisse um Jesu Geburt sind ihm nicht so wichtig, wohl aber die Frage,
welcher Vater Jesus gezeugt hat. Der Stammbaum zu Beginn des Evangeliums soll seine menschliche Herkunft von Kö-
nig David aufzeigen und somit auf menschlicher Ebene den Nachweis der Messianität erbringen. Die Auflistung ist sehr
gleichförmig: X zeugte Y, Y zeugte Z, und immer so fort. Frauen kommen nur zwischendrin einmal vor, wenn sie eine
besondere geschichtliche Rolle gespielt haben. Bis zu Maria. Hier gibt es einen merkwürdigen Bruch: „Eliud zeugte
Eleasar. Eleasar zeugte Mattan. Mattan zeugte Jakob. Jakob zeugte Josef, den Mann der Maria.“ Josef wird gebraucht,



6/6

weil es sein Stammbaum ist, der auf David zurückgeht, nicht Marias Stammbaum. Und nun ändert sich der Text: „Jakob
zeugte Josef, den Mann der Maria, von der geboren ist Jesus, der da heißt Christus“ (Mt 1,15f). Bei Josef hört das Zeu-
gen auf, und dann kommt Jesus. Nun folgt die Erklärung: „Die Geburt Jesu Christi geschah aber so: Als Maria, seine
Mutter, dem Josef vertraut war, fand es sich, ehe er sie heimholte, daß sie schwanger war von dem heiligen Geist.“ „Ehe
er sie heimholte“ bedeutet: Sie waren verlobt. „Josef aber, ihr Mann, war fromm und wollte sie nicht in Schande brin-
gen, gedachte aber, sie heimlich zu verlassen.“ Niemand war dabei, als Marias Befruchtung durch den Heiligen Geist
geschah. Alle Menschen um sie herum mussten denken, dass sie unverheiratet empfangen hatte. Schlimmer noch: Jo-
sefs Reaktion weist darauf hin, dass auch er glaubte, sie sei trotz ihrer Verlobung mit einem anderen Mann zusammen
gewesen. So etwas gehörte zu den absoluten Tabus in der damaligen jüdischen Gesellschaft. Ein voreheliches Kind mit
dem eigenen Mann wurde geduldet. Aber Kinder aus solchen Sünden konnten zeitlebens keine vollwertigen Mitglieder
der jüdischen Gemeinschaft werden. Sie waren geächtet.

Es geht dem Verfasser des Matthäusevangeliums aber vor allem darum, die unmittelbare göttliche Herkunft Jesu klarzu-
stellen. Das ist neu: Als Gottes Sohn ist Jesus tatsächlich vom unsichtbaren Heiligen Geist selbst gezeugt, auf unsicht-
bare und unfassbare Weise. Aber Lukas war das anscheinend noch nicht überzeugend genug. Darum hat er eine noch
viel ausführlichere Weihnachtsgeschichte geschrieben, die keinen Zweifel daran lassen sollte, dass Gott selbst in diesem
Kind Mensch wurde. Wahrscheinlich hat sich der Verfasser des Johannesevangeliums gedacht, dass die geschichtlichen
Daten dazu nun bereits genügend niedergeschrieben waren. Er ging einfach davon aus, dass Jesus Gott ist, und wollte
das ganze Wesen und Leben Jesu von dort aus in einer Weise deuten, wie es bislang noch nicht geschehen war.

Teil der Weihnachtsgeschichte bei Lukas ist das so genannte „Nunc dimmitis“, auf Deutsch: „Nun entlässt du“. Ein ge-
wisser Simon sagt das, als das Baby Jesus nach Jerusalem in den Tempel gebracht wird, um beschnitten zu werden.
„Dieser Mann wartete auf den Trost Israels“, kommentiert Lukas, „und der heilige Geist war mit ihm.“ Irgendwie war
dieser Wartende wie die andern Hauptfiguren in der Geschichte des jungen Lebens Jesu darauf vorbereitet, in dem Kind
die Herrlichkeit Gottes zu sehen. Der Heilige Geist hatte ihn wissen lassen, „er solle den Tod nicht sehen, er habe denn
zuvor den Christus des Herrn gesehen.“ Er nahm das Baby auf die Arme und sagte: „Herr, nun lässt du deinen Knecht
deinem Reden gemäß in Frieden gehen, weil meine Augen deine Rettung gesehen haben, die du vor allen Völkern zube-
reitet hast, ein Licht zur Offenbarung den Völkern und zur Herrlichkeit deines Volkes Israel.“   „Und sein Vater und sei-
ne Mutter wunderten sich über das, was von ihm gesagt wurde“, fügt Lukas hinzu (Lk 2,25-33).

Was ist aus diesem Kind geworden? Ja, es ist zum Wundern. Was für ein Anfang: Eine Adeliger aus dem Hause Davids,
König der Juden, standesgemäß? Nicht wirklich. Den bloßen geschichtlichen Daten nach, wie sie etwa in einem sachli-
chen Gerichtsprozess gesehen würden, das uneheliche Kind einer unbekannten Maria unter zahlosen Marias. Dass sie
es überhaupt beschneiden durften! Nur, weil Joseph Maria nicht verlassen hatte. Davon wusste Simeon nichts. Aber das
weiß er jetzt, dieser alte Mann, der so sehnsuchtsvoll auf den Trost Israels gewartet hat: Das Warten war nicht umsonst
Das Neue kommt und ist schon da. Ganz verborgen noch und doch auch schon so mächtig. Zum Wundern ist es, wie
dieses Neue Kreise zog. Das neue Jerusalem kommt von der Höhe hinab, zu der das Kind aus seiner Niedrigkeit aufge-
stiegen ist im Glauben derer, die seine Herrlichkeit sahen. Hinauf zur reinen Liebe selbst, um unverbrüchlich glauben
zu können, dass diese Liebe menschlich ist, genau wie dieser Mensch, den sie so liebten und verehrten. Das ist der
Trost. Nicht oben auf dem Himmelsthron sitzt der erhabene Trost, der nur die erreicht, die selbst sehr hoch hinauf ge-
kommen sind. Hier unten ist die Hütte Gottes bei den Menschen.

Das ist das Neue und das Neueste der ganzen Weltgeschichte, das ist ihr neues A und O der Hoffnung: Dass der wahre
Mensch eins ist mit dem wahren Gott, dass seine Liebe Gottes Liebe ist, ohne jeden Unterschied, und dass es darum
kein Oben und Unten mehr gibt in Gottes neuem Reich. Wir glauben, was wir sehen, denn wir sehen seine Herrlichkeit.
Wir glauben an die Macht der Liebe, und weil wir ihr vertrauen, sehen wir sie auch. Noch ist Nacht, aber der Morgen
dämmert wirklich. Wer weiß, was kommt in diesem neuen Jahr? Das Neue kommt und ist schon da.

Wir dürfen uns nicht irremachen lassen. Das hoffnungsvoll Neue kommt nicht protzig daher wie die alte Leier der grö-
ßenwahnsinnigen Angeber, die sich als Heilande gebärden und doch nur wieder neu das alte Leid erzeugen. Es kommt
verkannt, es kommt sehr bescheiden, es kommt unscheinbar, es kommt erniedrigt, scheinbar verloren, völlig unbedeu-
tend, uninteressant. Das Ende dieses neuen Menschen Jesus war noch verlorener sein Anfang: ausgestoßen, zum Böse-
wicht gestempelt, missverstanden, allein gelassen und ans Kreuz genagelt.  Da fing es an zu dämmern in denen, die ihn
liebten. Dieses Ende war erst recht der Anfang.

Weitergehen, weiter hoffen. Das hat der alte Simeon sich Tag für Tag gesagt, mitten drin in einer sehr fragwürdig ge-
wordenen Religiosität, die für viele sehr einträglich geworden war und die Armen und Erniedrigten unerträglich igno-
rierte und mit Almosen abspeiste, um sich trotzdem moralisch gut zu fühlen. und unter den Augen einer menschenver-
achtenden Besatzungsmacht. Es kommt die Zeit. Nur nicht aufgeben. Daran hielt er fest: Wenn ich sterbe, dann werde
ich in Frieden sterben. Vorher nicht.

Wir sahen seine Herrlichkeit. Wir sahen seinen Frieden. Das ist unser Trost.


